

إشكالية التعددية الثقافية مدخل لقراءة القيم التربوية بين التحول الثقافي والفضاء الحضاري

#### **Problematic multiculturalism**

Entrance to read between the educational values and transformation of cultural and civilizational space

د/ محمد يحيى محمد عبده مدرس المناهج وطرق تدريس التربية الفنية كلية التربية الفنية معمدة حلوان خبير تصميم الأنشطة الفنية والبصرية للأطفال.

#### مقدمة:

لقد أصبح العالم اليوم قرية صغيرة، وهذا بسبب التقدم التكنولوجي وثورة المعلومات والاتصالات؛ حيث أصبحت النظم البيئية، الاقتصادية، السياسية، الثقافية، والتكنولوجية في دول العالم المختلفة، والمجتمعات ذات الثقافات والخصائص المختلفة متصلة ببعضها البعض ومعتمدة على بعضها البعض؛ ولم يعد الفرد مواطناً في مجتمعه المحلى فقط، بل أصبح مواطناً في مجتمع دولي، وأصبح يعيش في عصر سريع التغير يتطلب مهارات ومعلومات تساعده على العيش في عصر المعلومات.

فالمجتمعات الإنسانية تتميز بخصائص تكوينية هي (الأرض، الشعب، العلاقات، اللغة، المصير المشترك، والأهداف العامة)، وكذلك فإن النسق الثقافي للمجتمع يتكون من منظومة القيم والعادات والتقاليد والأعراف التي تُشكل في مجملها فلسفته، ويتكون المجتمع الإنساني من مجموعة من الأنظمة، حيث يُشكل النظام التربوي أحد أهم هذه الأنظمة وتتمثل وظيفته في تزويد المتعلمين بالمعرفة الفاعلة والمنهجية في التفكير وإكسابهم منظومة من القيم والاتجاهات والمهارات تمكنهم من التكيف مع مجتمعهم والإسهام في بنائه وتطويره، بالإضافة إلى دورها في العمل على غرس الانتماء في نفوسهم.

إن الثقافة، والتربية في شمول الثقافة لها، قادرة على التغيير ومواجهة تحديات العصر، والتصدى لأشكال الغزو التي تتعرض لها الأمة العربية؟! وهل تستطيع التأسيس للخروج مما تفرضه السياسة وما تخطط له في إطار مراحل ومعطيات لا نهائية بحكم الظروف أو المصالح الأنية، بوصف الثقافة الأكثر اتصالاً بالثوابت والمبادئ والقيم التربوية، الاجتماعية، الخلقية، والقومية؛ في إطار ذلك هل تصمد الثقافة وتحافظ على حيويتها ومقوماتها وهويتها وتمايزها وحضورها وهي تتعرض لوابل الضخ الإعلامي الموجّه إلى الإنسان العربي في كل دقيقة من الزمن؟! وكيف يمكنها أن تصمد وتواجه وتتصدى وتعزز حضورها ومشروعها، حتى في حالة غياب قرار سياسي بالصمود في مثل هذا المعترك؟!

كل هذه التساؤلات تستدعى أجوبة، وتفرض مناخاً من القلق على العربي المؤمن بحق أمته في البقاء، والقائل بقدرتها على مجاوزة ما تمر به من محن وامتحانات قاسية؛ وبعض هذه الأسئلة يفضى في النهاية إلى مواجهة ما تتعرض له الهوية القومية وما يعتريها من وهن وتهافت في مثل هذه الحالات. إن الثقافة(\*) غني معرفي، نظرى وعملى، عقلى وروحى، في مجالات الحياة البشرية: ظاهرة وباطنة، ملموسة ومحسوسة، تتركز في وعى يتنامى بالمثاقفة(\*)، وتراكم الخبرة واستخلاص التجربة عبر الأمكنة والعصور، ويكون ذلك الوعى قادراً على توظيف المعرفة والجهد البشريين توظيفاً حيوياً حضارياً، وعلى إنتاج المعرفة، ويؤدى عبر جدلية بين منظومات والجهد البشريين توظيفاً حيوياً حضارياً، وعلى إنتاج المعرفة، ويؤدى عبر جدلية بين منظومات القيم وأنماط السلوك والأفكار والرؤى إلى تغيير إيجابي ينعكس في العلاقات الاجتماعية والدولية، وفي أنماط السلوك والإنتاج والاستهلاك، للفرد والمجتمع، ويشمل مناحى الحياة والعمل على المستويات جميعاً.

<sup>(\*)</sup> الثقافة بشكلها العام، تشمل الأداب والفنون والفلسفة والعقائد، والتربية والتعليم بمراحلهما، والإعلام، وشرائح الثقافة التخصيصية، المهنية وغير المهنية.

<sup>(\*)</sup> تعرف المثاقفة على أنها التغيير الثقافي في الظواهر التي تنشأ، حيث تدخل جماعات من الأفراد الذين ينتمون إلى ثقافات مختلفة في إتصال مباشر، مما يترتب عليه حدوث تغييرات في الأنماط الثقافية الأصلية السائدة في إحدى الجماعتين أو فيهما معاً؛ وترى كل أمة المثاقفة رافداً معرفياً تسعى من خلاله لتنمية كيانها الثقافي، واستثمار ما لدى الآخرين من مآثر وحكم كانت نتاج تجربة ملهمة.

حيث تعددت في فلسفة التربية في مصر وفي معظم البلدان العربية مفاهيم مثل (الكونية، التنوع الثقافي، التحول الثقافي، الفضاء الحضاري، والتعدية الثقافية)، فهي ليست مجرد مفاهيم وإنما هي ممارسات حية يمارسها الفرد على أرض الواقع في شتى المجالات، وقد تعددت الرؤية حول تلك المفاهيم ومنها مفهوم التعدية الثقافية - هي جملة من القيم المعيارية تمثل حق الإنسان في الحياة في ظل العدالة والمساواة في الحقوق بصرف النظر عن جنسه أو دينه أو مذهبه.

حيث يرى سكينر B. F. Skinner "أن الثقافة الحديثة يجب أن تروق لمن سيتحركون إلى رحابها" (سكينر، ١٩٨٠، ١٤٥) لأن هؤلاء هم بالضرورة من نتاجات ثقافات قديمة، تسعى للتكيف مع روح العصر من جهة، والحفاظ على خصوصيتها من جهة ثانية، خاصة وأن الحفاظ على الخصوصية يُلهم عند العلماء والمثقفين؛ تطلعاً ـ ومن موقف مثالى ـ إلى بناء مجتمع عالمى جديد أساسه الاختلاف والتعددية الثقافية وقاعدتة الديمقر اطية.

وإدراكاً للتحديات التى تفرضها المتغيرات الإقليمية والدولية وضرورة مواصلة تجديد السياسات الثقافية لدولنا لمواءمتها مع هذه المتغيرات، وبخاصة فى المجالات ذات الصلة بتعزيز بناء الذات الثقافية وحمايتها، وتمكين الحقوق الثقافية للجميع، وتحقيق الإنماء الثقافى لخدمة التنمية المستدامة، وتعزيز ونشر ثقافة السلام والحوار والتعايش، وبناء مجتمع المعرفة والمعلوماتيه والاتصال؛ واستنداً كذلك إلى توجهات وتوصيات الوثائق المرجعية التالية الصادرة عن الدول والشعوب والمؤسسات الأقليمية والدولية(\*):

- الإعلان العالمي لحقوق الإنسان ١٩٦٣.
  - البيان الثقافي الإفريقي ١٩٦٩.
- الاتفاقية المتعلّقة بحماية التراث الإنساني الثقافي والطبيعي ١٩٧٤.
  - الميثاق الثقافي الإفريقي ١٩٧٦ ١٩٨٦.
  - توصیات بلغراد المتعلقة بحقوق ووضع الفنانین ۱۹۸۰.
    - إعلان مكسيكو عن السياسات الثقافية ١٩٨٢.
  - التوصيات حول الحفاظ على الثقافة التقليدية والشعبية ١٩٨٩.
    - الإعلان العالمي لليونسكو حول التنوّع الثقافي ٢٠٠١.
    - الإعلان المتعلق بالتدمير المتعمّد للتراّث الثقافي ٢٠٠٣.
- إعلان الجزائر حول التنوع الثقافي والحفاظ على هوية وتراث الشعوب ٢٠٠٤.
  - الاتفاق المتعلّق بحماية الترّاث الثقافي غير المادي ٢٠٠٤.
    - الميثاق الإفريقي للنهضة الثقافية ٢٠٠٥- ٢٠٠٦.
  - خطة العمل للصناعات الثقافية والإبداعية في إفريقيا ٢٠٠٨.

<sup>(\*)</sup> المصادر:

http://ar.unesco.org/ www.uunhchr.ch/html/hchr.htm http://ochaonline.un.org/ www.unfpa.org www.unrisd.org www.undp.org/cso/ www.unicef.org/french www.unifem.org www.banquemondiale.org

http://lnweb18.worldbank.org/ESSD/sdvext.nsf/63ByDocName/GlobalFundForIndigenousPeoples

سبل تعزيز أنشطة اليونسكو في مجال حماية الثقافة وتشجيع التعددية الثقافية في
 حالات النزاع المسلح؛ باريس ١٠١٥.

فعلينا العمل على تطبيق مضامين هذه التعهدات والمواثيق، وتوفير الوسائل والإمكانات وتهيئة الظروف الملائمة للوفاء بها والتنسيق بشأن ذلك مع الجهات المختصة ذات الصلة في حكوماتنا، وكذلك مع المنظمات الدولية والإقليمية المعنية والمهتمة؛ فما زال هناك صعوبة في تناول وفهم العديد من المفاهيم - التعدية الثقافية - ومدى مناسبتها لطبيعة المجتمعات المختلفة والتنوع والتحول الثقافي بها، ومدى مناسبتها لطبيعة القيم التربوية والفنية وإرتباطها بالمعارف والمفاهيم - في حدود علم الباحث - والذي قد يؤدي بدوره إلى فهم خاطئ، وذلك نظراً لوجود تداخل بين العديد من المفاهيم واستخدامها بنفس المعنى؛ وعليه يمكن تحديد مشكلة البحث في التساؤلات التالية،

- ا. كيف يمكن اقتراح مداخل فلسفية لقراءة القيم التربوية في ظل التحول الثقافي والفضاء الحضاري، وذلك من خلال تحديد:
  - مفهوم الثقافة بشكل عام والتعددية الثقافية بشكل خاص؟
    - ما هية التعددية الثقافية و وظائفها و أدو إرها المتعددة؟
- تحديد مداخل لقراءة القيم التربوية، وفاعليتها في ظل التحول الثقافي والفضاء الحضاري؟

#### أهداف البحث:

### ويهدف البحث إلى:

- التأكيد على أهمية الثقافة والتربية في شمول الثقافة وقدرتها على التغيير ومواجهة تحديات العصر.
  - ٢. التأكيد على أهمية القيم التربوية والفنية ودورها في مواجهة التحولات الثقافية.
  - ٣. الكشف عن منطلقات الارتباط بين القيم التربوية والفنية وبين مفهوم التعددية الثقافية.

# فروض البحث:

# يفترض البحث:

ان هناك امكانية لتحديد مداخل لقراءة القيم التربوية تتناسب مع التحول الثقافي في ظل الفضاء الحضاري.

## أهمية البحث:

- ١. ندرة الدراسات التي تناولت هذه الظاهرة في العالم العربي.
- ٢. دعم القيم التربوية والفنية في مناهج التربية الفنية بأساليب الربط بين منظومة التعليم ونظم تدريس المفاهيم الكونية.

## حدود البحث:

# تقتصر الدراسة على:

- تحليل مفهوم التعددية الثقافية والمفاهيم المرتبطه.
- عرض الإطار العام لمفهوم القيم وخصائصها ودورها في العملية التربوية والتربية الفنية.

#### منهجية البحث:

يتبع البحث المنهج الوصفى التحليلى. خطوات البحث:

تشتمل الدراسة النظرية للبحث على محورين رئيسيين لتوضيح المفاهيم الأساسية التي تدور حولها محتويات البحث؛ وهي كالتالي:

المحور الأول: ويتضمن الإطار الفلسفى للبحث:

أولاً: إشكالية التعددية الثقافية:

تُعرف التعدية الثقافية الثقافية Multiculturalism بأنها نظرية وسياسة في التعامل مع التنوع الثقافي، بحيث تستند إلى فكرة اقتسام السلطة ما بين الجماعات الثقافية في مجتمع ما، وعلى أساس المساواة والعدالة الثقافيتين، والاعتراف رسمياً بكون تلك الجماعات متمايزة ثقافياً، ومن ثم تطبيق ذلك عملياً من خلال سياسات معينة تميل إلى مساعدة تلك الجماعات والتعزيز من تمايز كل منها ثقافياً. فالتعددية الثقافية من حيث كونها سياسة، هي بمثابة اعتقاد أو ربما فرض يحاول دُعاته سبر اغوار جديدة تتناول المرجعية الفكرية للدولة – الأمة بالتعديل أو التغيير بما ينسجم وطبيعة التنوع الثقافي للمجتمع. أما من حيث كونها سياسة – وهي عادةً ما تُعرف بتسمية سياسات التعدية الثقافي للمجتمع. أما من حيث كونها سياسة الى معاجة الحرمان بشكل عام (مجيد، ٢٠١٠، ١٣).

#### أ. ما هية الثقافة:

شهد القرن الحالى تحولاً واسع المدى في النظرة إلى التربية بصفة عامة وعلاقتها بالتركيز على نشر مفاهيم الثقافة وتنمية العقل بالمعرفة، وعلى كلية الخبرة؛ وذلك ليس في إطار المعرفة وتكاملها فقط، ولكن في إطار مفاهيم الكونية والعولمة واحترام التنوع الثقافي؛ وأصبح هدف التعليم لا يقتصر على إعداد خريج على دراية وتمكن من جوانب المعرفة، ولكن إعداد خريج قادر على التنافس والنجاح في الحياة والعمل ليس على المستوى القومي فقط ولكن على المستوى العالمي.

ويرى الباحث أن الثقافة في إطار ذلك، هي مجموع السمات المميزة، الروحية والمادية، والفكرية والشعورية، التي تميّز مجتمعاً أو جماعة اجتماعية ما؛ تضم الثقافة إلى جانب الفنون والأداب، أنماط العيش، والحقوق الأساسية للإنسان، والمنظومات القيمية، والتقاليد والعقائد.

والفن كأحد ركائز الثقافة له دور هام ورسالة منذ الأزل، فهو الواجهة التى تعكس فكرة الأمم وثقافتها وحضارتها بكل محتواها الفكرى والعقائدى، وهو جزء لا يتجزأ من نسيج الأمم الحضارى؛ ولقد كان لمصر والمصريين النصيب الاوفر فى بناء حضارة عظيمة ولدت ونمت على ضفاف النيل وتوارثتها الأجيال بعد الأجيال (عصام عبد العزيز على، ١٩٩٨، ٢٦٥)؛ فإدراك النشئ لحضارتهم، وتذوقهم لمختارات من الفن المصرى القديم، يهدف إلى تنميتهم ثقافيا وجمالياً (مها زكريا، ١٩٩٤).

## ب. الثقافة الفنية.

الثقافة والفن وجهان لشئ واحد فيه شيئان مختلفان ومتقابلان، وليس هناك فن يمكن فهمه فهماً كاملاً دون ثقافة، ولا ثقافة بعيدة عن الفن(صوفي حبيب، ١٩٩٢، ٦٣٠)؛ وتؤكد ليلي حسني إبراهيم على أن "التربية الفنية بمفهومها تشتمل على عمليات إجرائية منشقة: تتضمن الممارسات الفنية التشكيلية من جانب، والمعرفة والثقافة الفنية من جانب أخر (ليلي حسني إبراهيم، ١٩٩٩، ١٠).

كما يشير أيزنر Eisner إلى ضرورة توضيح مفهوم الوعى الثقافى فى تدريس التربية الفنية، حيث يتم التأكيد على تفهم الفرد لدوره ولمسئولياته الاجتماعية وارتباطه بآمال المجتمع الإيجابية، وكذلك تأهيل الأفراد للتكيف مع المحيط الثقافي والاجتماعي دون اصطدام؛ وتعتمد

الثقافة الفنية على ثلاثة محاور رئيسية، وهى: الرؤية الفنية، والتحصيل المعرفى، والممارسات الفنية (مجدى العدوى، ١٩٩٤)؛ حيث تميز ميدان التربية الفنية فى الأونة الأخيرة بسمة الدينامة، حيث تبلور دورها فى التوافق وحاجات المجتمع من خلال الإتجاه والإنفتاح نحو التثقيف من خلال الفن من خلال التهيئة وخلق الفرص لكوادر التربية الفنية للانخراط بالقضايا والمشكلات الملحة فى المجتمع، ومحاولة إيجاد الحلول العملية لها.

كما تؤكد سرية صدقى على أن "أهداف التربية الفنية قد إتخذت اتجاهات متعددة وتطورت لتواكب مجريات التقدم فى المجتمع، حيث اتجهت أهدافها نحو مشاركة الأفراد فى مشكلات وأنشطة اجتماعية تتدرج تحت مواقف مهيئة مسبقاً، مع التركيز على رفع الكفاءة فى الرؤى التحليلية والتاميلية والنقدية لدى الأفراد" (سرية صدقى، ١٩٩٢، ١٦).

فالثقافة الفنية هي التي تمكن المتعلم من حسن تفسير الأشياء على أسس فنية، جمالية، ومعرفية واعية بالتقاليد الفنية التي نجح الفنان في إنتاجها عبر العصور، ولا يمكن لأى شخص أن يفسر القيم التربوية والفنية والمنتجات الفكرية، والفنية، والثقافية؛ ويستمتع بها، مالم يكن قد ورث أثناء نموه كثيراً من مقومات المعارف والعادات والتقاليد المرتبطة بمجتمعه المحلى والدولى، وفي إطار ذلك تصبح التربية الفنية أداة الثقافة الفنية، وحينما تنجح رسالتها فانها تؤكد تلك الثقافة.

إن حوار الإنسان المتصل بينه وبين التراث وما يحيوه من كنوز قيمة بالغة القيمة وبين مصادر الفنون العالمية سواء على المستوى الحديث أو القديم؛ "إن مجرد محاولة التعبير أو القدرة على التمييز والمفاضلة بين الأشياء والأعمال الفنية بصفة خاصة هي التي تكسب الفرد الثقافة الفنية" (البسيوني، ١٩٨٣، ٣٤).

# ج. التعددية الثقافية.

تعددت المفاهيم التى تناولت التعددية الثقافية، حيث تُعرف بأنها "الإيمان بوجود العديد من طرق الحياة العقلانية لعيش حياة كريمة. فهى الالتزام بفكرة أنه ينبغى للناس أن يكونوا قادرين بصورة حرة على اختيار بديل ما من بين كل البدائل المتاحة لعيش الحياة الكريمة" (مجيد، ٢٠١٠، ٢٠١). وبذلك تغدو التعددية على الضد من تلك الرؤية الميتافيزيقية عن الحياة والقائلة: "هناك سبيل ملائم واحد فقط لعيش حياتنا" (Werner, 2000, 91).

ومفهوم التعددية الثقافية فهو ذو معانٍ وتعريفات عدة، وذلك بحكم مجالات التعددية الثقافية، فضلاً على تعدد زوايا النظر إليها. ويمكن توزيع تلك التعريفات على ثلاث زوايا رئيسية:

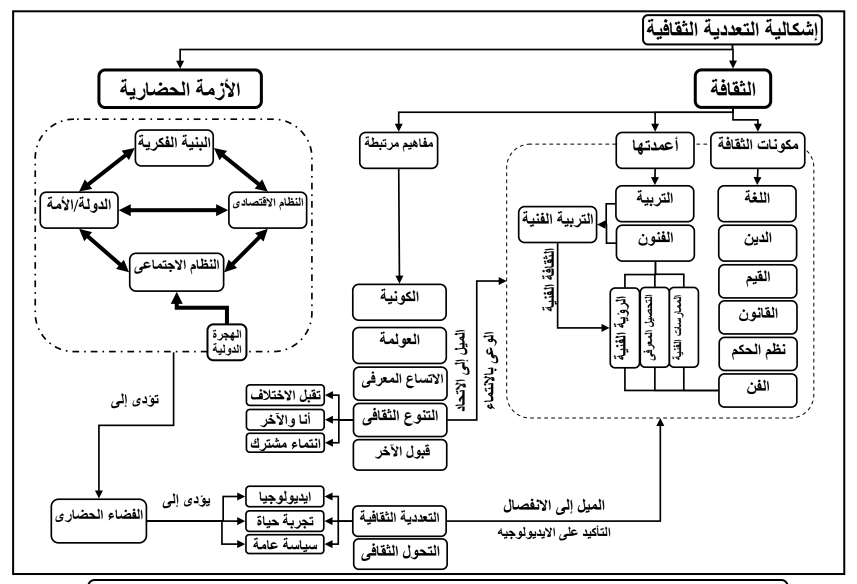
- ١. التعريف الأول: القائل إن التعددية الثقافية هي أيديولوجيا (\*).
- ٢. التعريف الثانى: القائل إن التعددية الثقافية هي تجربة حياة (\*).
- ٣. التعريف الثالث: القائل أن التعددية الثقافية هي سياسة عامة (\*).

ويوضح الشكل رقم (١) نسق يعرض لإشكالية التعددية الثقافية في ظل منظومة الثقافة وعلاقتها بالازمة الحضارية.

<sup>(\*)</sup> وهو يعنى الاعتراف الرسمى بالتباينات الثقافية على أساس كوننا فى عالم يتميز بتناقضات جوهرية ما بين ثقافات مُجسدة لقيم ومعتقدات وحقائق غاية فى التباين، بحيث إن الكثير منها غير قابلة للقياس.

<sup>(\*)</sup> وهي تجربة العيش في مجتمع أقل انعز الية وصيقاً في الأفق، وأقل تجانساً، وأكثر حيوية وتنوعاً.

<sup>(\*)</sup> وهي سياسة معنية بتلبية احتياجات الجماعات الثقافية على صعيد التعليم والصحة والخدمات الاجتماعية.



شكل رقم (١) نسق يوضح إشكالية التعدية الثقافية في ظل منظومة الثقافة وعلاقتها بالازمة الحضارية (من عمل الباحث).

## وهناك مستويين للالتزام بالتعددية؛ وهما:

## • التعددية الثقافية الصلبة Strong Multiculturalism

إذ يتم التشديد في ظل هذه التعددية الثقافية على حقوق المواطنة المتميزة أو الخاصة لصالح الأقليات، وذلك استناداً إلى الثقافة التي تنتمي إليها كل منها، ويعمد أنصاره إلى الدفاع عن الحقوق الثقافية للأقليات مع المحافظة على التزامهم بالليبرالية في الوقت ذاته (Kymlicka,2007, 80)(Taylor & Walzer, 1999, 222)

# • التعددية الثقافية الرخوة Weak Multiculturalism.

يسعون إلى هدف يتمثل في توسيع آفاق مناهج التعليم وتطويرها على نحو يعكس إسهام الأقليات وإنجازاتها الثقافية، حيث يتجسد في الاهتمام بفكرة وجوب مقاومة ضغوط الأكثرية المهيمنة والرامية إلى استيعاب أو مجانسة المجتمع بأسره، فضلا على مقاومة نزعتها الأحادية المتجسدة في فكرة أن هناك سبيلاً واحداً لا غير لفهم وتنظيم أنشطة الحياة (بروس أكيرمان)

إن أية هوية ثقافية تقوم بوظيفتين جوهريتين؛ إكساب أعضائها حس الانتماء المشترك (التضامن)، وذلك من خلال توليد الاعتقاد بتماثلهم في الأصول والمعتقدات والموروث الثقافي عموماً؛ ومن جهة أخرى تعمل الهوية الثقافية على إبعاد كل من لا ينتمي إليها، وإقصائه عن تلك الجماعة. هاتان الوظيفتان نُطلق عليهما تسمية التباينات الثقافية، على أساس فكرة كون الهوية الثقافية لا تتولد بذاتها، وإنما تتمخض عادةً بفعل التباين والتمايز من الآخر الذي يتوطن عين المكان والزمان، بحيث تبرز التباينات في شتى مُكونات الثقافة، وهي: اللغة، الدين، الأصل القومي والإثني، والموطن الجغرافي، ولذلك فهي تتخذ أشكالاً عدة: لغوية، ودينية، وعرقية، وإثنية، وقبلية، أي بمعنى تنصب التباينات الثقافية ما بين الجماعات في كلا الجانبين الملموس وغير الملموس لهوية المهوية المهوية الثقافية (مجيد، ١٠٠٠، ١٤)

لقد شهدت ظاهرة انبعاث الهويات في الغرب العديد من التفسيرات، فمنها ما يُركز على البُعد السيكولوجي، زمنها ما يشدد على البعد السلطوى، وأخرى تولى الاهتمام بالعولمة، غير أن أبرزها تمثل بإرجاع هذه الظاهرة وتزايد فاعليتها إلى الأزمة التى تعيشها الدولة – الأمة وتناقضاتها الداخلية، إذ يقوم هذا الاعتقاد على فكرة عدم زوال التناقض القائم ما بين النزعة القومية للدولة والنزعة القومية للأقلية، حتى ولو عمدت الأولى إلى انتهاج مبادئ حقوق الإنسان في سياساتها، وفي التعامل مع أقلياتها الثقافية، ذلك لأن هناك سبلاً عديدة تعمل فيها الدولة على تجريد الأقليات من قوتها، وعلى نحو منظم حتى مع الحفاظ على حقوق الفرد، المدنية منها والسياسية؛ غير أنه إلى جانب عملية بناء الأمة، هناك باعثان آخران يساعدان في استمرارية هذه الظاهرة، ويمكن توضيحهما على النحو التالى:

#### عامل اللغة

تبرز اهمية اللغة بصورة كبيرة في الديمقر اطيات المتعددة اللغات، حيث تعمل على تحريك الاقليات القومية وإثارتها.

## البناء الفكرى للحركات القومية.

يؤمن دعاة هذه الحركات بفكرة أن الأشتراك في ثقافة قومية هو ما يضفي معنى على الحرية الفردية (مجيد، ٢٠١٠، ٢١: ١٧).

### أهمية الانتماء الثقافي:

ينظر كيملكا إلى بنى البشر من زاوية كونهم مخلوقات ثقافية، وذلك لسببين رئيسيين:

فالأول: هو أن الثقافة تعمل على تعيين نطاق وبناء عالمهم، فتساعدهم بذلك على اتخاذ القرارات الصائبة بخصوص ما هو قيم بالنسبة إليهم في حياتهم. فتقدم لهم الخيارات الهادفة، وترشد قراراتهم ذات الصلة بكيفية ذات الصلة بكيفية وتُرشد قراراتهم ذات الصلة بكيفية عيش حياتهم. وكذلك توفر للأفراد الأرضية الأمنة والضرورية لتطوير قدرتهم على الاختيار. وبذلك تشكل الثقافة بيئة لا مفر منها لممارسة الفرد حريته واستقلاله الذاتي.

الثانى: فهو أن الثقافة تُهبُ الأفراد حس الهوية، فهى توفر لهم مصدراً غير مشروط وشامل للانتماء والارتباط ببعضهم البعض، إذ إنها تُسهل إمكانية التفاهم المتبادل وتعزيز التضامن الاجتماعي والثقة فيما بينهم (مجيد، ٢٠١٠، ٢٤).

وتعد العوامل الاقتصادية والاجتماعية والتقنية سبباً رئيسياً في الأزمة، والسلطة السياسية تزداد ضعفاً امام السلطات الجديدة، أي الهويات الثقافية، وسعيها على الاستحواذ على الدولة، وهنا تصبح الهوية السبب الجوهري، وهو حاجة الإنسان والجماعة إلى الشعور بالأمان.

إن اتساع نطاق الأزمة وشمولية أبعادها يكشف عن كونها ليست من قبيل الازمات الظرفية، والتي تعرف بأسم الأزمة الحضارية، لكونها تتعلق بصميم بنية النظام الذي قد يحتاج إلى جراحة شاملة تؤدي إلى تغيير نسق القيم الذي يتكون منه (السيد يسين، ١٩٨٩، ٣٩).

واستناداً إلى ذلك، سيبدو في فترات هذه الأزمة أن البناء الحضاري يعاني "انقطاعاً في مسار النمو العضوى والمتوازن. وعدم التوازن ... في النسق ينجم عن عملية معقدة وسريعة تحدث في الوقت نفسه وتؤدي إلى صراعات، نتيجتها إبطاء إيقاع الممارسة، أو إلى الجمود، ومن ثم إلى حالة من حالات الفوضي العامة تسود النسق؛ فإن هذه الأزمة بين النظام الاجتماعي والدولة للأمة، تؤدي إلى الفضاء الحضاري؛ حيث ترتبط مسألة التعددية الثقافية بالفضاء الحضاري، وتعبر عن خصوصية الهوية القومية، وتعكس بصدق الواقع الثقافي والوضع الاجتماعي لأي بلد؛ كما تقصح عن مواقف النخب وميول الأفراد والجماعات في أي مجتمع، وهذا ما يجعل التعددية الثقافية تفاعل الجماعات ونشاط المنظمات السياسية والمؤسسات التعليمية والثقافية (سعيدوني، ١٠١٥، ٢٠١٥)، وتعنى الهوية الثقافية شعور أفراد جماعة ما بالانتماء إلى ثقافة مشتركة؛ ولا نعني بمفهوم الثقافة وموروثها التاريخي وطريقة حياتهم، وما يؤديه ذلك من دور فعال في ربط أعضاء الجماعة ببعضهم البعض، وعلى النحو الذي يجعلهم متماثلين في نمط حياتهم ومعتقداتهم، وكذلك بجعلهم متباينين عن ذوى الثقافات الأخرى وانماط حياتها متماثلين في نمط حياتهم ومعتقداتهم، وكذلك يجعلهم متباينين عن ذوى الثقافات الأخرى وانماط حياتها متماثلين في نمط حياتهم ومعتقداتهم، وكذلك يجعلهم متباينين عن ذوى الثقافات الأخرى وانماط حياتها متباينين عن ذوى الثقافات الأخرى وانماط حياتها متماثلين في نمط حياتهم ومعتقداتهم، وكذلك يجعلهم متباينين عن ذوى الثقافات الأخرى وانماط حياتها متماثلين أله الماء عن أميانين عن ذوى الثقافات الأخرى وانماط حياتها متماثلين أله المراء عن أله المراء المناء الم

ويعد التنوع الثقافي في دول العالم الثالث هو تنوع أصيل ومتجذر فيها مجتمعياً وجغرافياً. فهو لم ينشأ عن الهجرة الدولية على نحو ما هو عليه الوضع في الولايات المتحدة وكندا مثلاً، وإنما كان موجوداً فيها تاريخياً، وتبلور عبر فترات زمنية جد قديمة حتى اتخذ هذا التنوع صورته الحالية، مما جعل الجماعات الثقافية في كل دولة على حدة ذات موروث تاريخي وثقافي مشترك، بالرغم من تسيس هذه الجماعات وتنافسها. وتبعاً لذلك، فإن أصالة وجودها التاريخي والثقافي قد جعلتها ذات مطالب أصلية، وهي تكاد تنحصر باستبعاد تأثير العامل الخارجي في التشديد على المشاركة في السلطة والتعبير عن ذاتها الثقافية، رغم اختلاف انتماءاتها القومية والدينية والقبلية (مجيد، ٢٠١٠، ٣٥).

ولكن إذا ما كان علينا أن ننخرط في معركة الأفكار هذه فما هو الأساس الذي يمكن أن نقيم عليه قيمنا و ننشر ها؟

# ثانياً: القيم التربوية والفنية في منظومة الثقافة.

إن الثقافة مفتاح تطور المجتمعات والأمم؛ فقط عندما تكون هي المحرك القوى للإنتاج في كل تجلياته البشرية؛ فالثقافة الجماعية هي مرآة المجتمع، التي تحمل الجينات الوراثية والمكتسبة التي تحدد هويته وقيمه وتحمل تصوراته لذاته وللمحيط العام، وهي التي تنسج له مسارات إنتاجه وسلوكياته المتوافقه مع ذاته، والتي تشكلت عبر الأزمنة واندمجت مع مختلف التجارب والعوالم.

فمنذ أن بدأ التقويم الهيكلى مع بداية الثمانينات وتوجه البلاد نحو الخصخصة وإطلاق عهد جديد لتصفية المرافق العمومية والخدمات العامة المجانية (القطاع العام) (\*)، بحجة غياب الحكامة وإهدار المال العام والفساد وضعف الإنتاجية، ومنذ أن تم تبنى قواعد الليبرالية والرأسمالية بدون ملاءمتها مع منظومة قيم مجتمعنا منذ ذلك وقع تدمير لثقافة الروح الجماعية وعبث تعليمى وتربوى، وتغيرت حتى عناوين وموضوعات الكتب المدرسية، وغابت الألعاب الجماعية والأنشطة الفنية والتي كانت تجسد روح العمل الجماعي وتوزيع إجتماعي للأدوار وتعبيراً عن الذات، وتعاون لتحقيق الهدف، الندية، الصبر، والتفاني وغيرها من القيم، كما ظهرت الألعاب الفردية التي تغيب عنها تلك القيم الإنسانية، ليحقق فيها كل فرد نصراً على آلة لا قلب لها، انتصاراً على الوهم لا طائل منه لإشباع رغبة فردية دفينة؛ بالرغم من أن هذه الثقافة سائدة في الغرب منذ زمن، إلا أن هذه الثقافة هي نتاج تطور تاريخي طبيعي لمجتمعاتهم بعد أن مروا بتحاذبات وصراعات ونقاشات فلسفية عميقة أنتجت لهم الشكل الذي يلبي حاجاتهم، وبذلك لا يمكن إسقاط ثقافة شعب ما على شعب فلسفية عميقة أنتجت لهم الشكل الذي يلبي حاجاتهم، وبذلك لا يمكن إسقاط ثقافة شعب ما على شعب آخر، بل يمكن الإستفادة من مميز اتها بعد تهيئ التربة لزرعها وفق نسق تدرجي غير مستعجل.

## أ. ما هية القيم.

للقيم أهميتها الكبرى في حياة المجتمعات والأفراد، فهى التي تحدد معالم الأيديولوجية أو الفلسفة العامة للمجتمع؛ فالقيم السائدة في أية مجتمع تختلف عن القيم السائدة في مجتمع آخر، لأن القيم انعكاس للطريقة التي يفكر بها أبناء المجتمع، أو الثقافة المشتركة الواحدة؛ فالقيمة "اعتقاد مشترك يخص ما هو مرغوب ومفيد، بمعنى ما يجب أن يأمر به أو ينهى عنه من السلوكيات (Larousse Dictionary, 2010).

وتُعَد القِيم من المعالم المميزة للثقافات الفرعية داخل المجتمع الواحد؛ حيث يرى ريبو Repos "إن قيمة الشئ هي قدرته على إثارة الرغبة وأن القيمة تتناسب مع قوة الرغبة"، بينما يرى رينيه لوسن Rene Le Senne بأن القيمة "ما هو جدير بأن يطلب" (بدوى، ١٩٧٥، ٩٠)؛ وقد كان أول استعمال لمفهوم القيمة في مجال الأخلاق باللغة الفرنسية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر، وأضحت "القيمة الأخلاقية بعد هذا التاريخ تشير إلى حكم شخصى يتطابق بدرجة ما مع ما يراه المجتمع خيراً بإطلاق؛ يعرف الالالا المجموع قواعد السلوك"، أما لوسن فيعرف الأخلاق بأنها "مجموعة متفاوتة النسق من التحديدات المثالية والقواعد والغايات"، ويذهب جوليفيه إلى أن الأخلاق هي "العلم الباحث في الاستعمال الواجب لحرية الإنسان من أجل بلوغ غايته النهائية" (زيادة؛ أوتول، ٢٠١٠).

<sup>(\*)</sup> القطاع العام هو ملكية الدولة، وملكية الدولة من حيث النطاق المادى تشمل: قطاع الأعمال العام من شركات ومؤسسات تعمل بالنشاط الاقتصادى الهادف إلى الربح، وكذلك الثروة الطبيعية المملوكة للأمة مثل: النفط والمعادن والغابات والمياه، وأيضاً المرافق العامة والخدمات سواء في مجال البنية الأساسية الإنتاجية من طرق وموانئ ومواصلات، أو البنية الأساسية الاجتماعية مثل المدارس والمستشفيات، وقد تصبح أقسام منها إذا هدفت إلى الربح جزء من قطاع الأعمال العام.

وللقيم أهميتها التربوية لأنها مصدر لتشكيل السلوك؛ فهى المعايير التى يستخدمها كل من الطالب والمعلم في الحكم على السلوك السوى وغير السوى. وقد كشفت الدراسات عن أهمية القيم في خلق البيئة التربوية المناسبة، التى تحقق المزيد من فهم التلاميذ واستيعابهم، ومن التفاعل بين التلميذ والمعلم. فتزايد التقبل من جانب المعلم لطلابه، يترتب عليه زيادة اهتمام الطلاب بالعمل، وزيادة ابتكاريتهم وكفاءتهم في التحصيل الدراسي.

#### ب. أنواع القيم.

تفاوت الباحثون في نظرتهم للقيم من حيث عددها وتنوعها وصنوفها، وقد ساد في الفكر الفلسفة أنها ثلاث قيم مطلقة، وهي الحق والخير والجمال.

#### القيم العقلية أو المتعلقة بالحق.

الحق: يطلق في الفكر الحديث على المطابقة عموماً، وهي التي تعني:

- ١. مطابقة القول للواقع.
- ٢. الموجود حقيقة لا الموجود توهماً. فالحق بهذا المعنى هو الموجود الثابت.
  - ٣. التصور السالم من التناقض أي الممكن في العقل.

## والحق قسمان: الحق الطبيعي، والحق الوضعي.

فأما الحق الطبيعى: فهو مجموع الحقوق الناجمة عن طبيعة الإنسان من حيث هو إنسان؟ والحق الوضعى: فهو مجموع الحقوق المنصوصة في القوانين المكتوبة والعادات الثابته.

### القيم الجمالية أو المتعلقة بالجمال.

الجمال: من القيم المطلقة ومفهوم طبيعته مثار اختلاف؛ فالجمال وجود موضوعي، ولهذا اتفق في تذوقه والاستمتاع به لجميع الناس في كل زمان ومكان، فالشئ الجميل يقوم بالقياس إلى ما فيه من خصائص ومميزات تثير الإعجاب بجماله.

# القيم الأخلاقية أو المتعلقة بالخير.

الخير: ماير غب فيه الكل، والخير ضربان؛ خير مطلق، وهو أن يكون مر غوباً فيه بكل حال، وعند كل إنسان، وخير وشر مقيدان، وهو أن يكون الشئ الواحد خيراً لشخص وشراً لآخر، كالمال الذي ربما يكون خيرا لإنسان وشراص لأخر (بتصرف: المانع، ٢٠٠٥، ٥٣).

# ج. خصائص القيم.

نظراً لتعدد القيم وتنوعها، والختلاف تعريفاتها، فقد أورد العلماء (عثمان، ١٩٨٩) (فرج، العروني، ١٩٨٨) (قتصوه، ١٩٨٤) (إسماعيل، ١٩٧٧) (الحروني، ١٩٨٨)، خصائص متعددة لها، وهذه الخصائص أحياناً متناقضة ومتداخلة ومتعارضة؛ ومن هذه الخصائص:

# نسبية القيم.

يُقصد بنسبية القيم أن معناها لا يتحدد ولا يتضح عند النظر إليها في ذاتها، مجردة عن كل شئ، بل لابد من النظر إليها خلال الوسط الذي تنشأ فيه؛ لذلك فالحكم عليها ليس حكماً مطلقاً بل حكماً ظرفياً وموقفياً.

## ثبات القيم.

توصف القيم بأنها أبطأ في التغيير من الاتجاهات والرغبات والميول، لهذا فإن ثباتها يكون نسبياً. وتزداد نسبية ثباتها لتوجهها نحو أهداف معينة قابلة للتغيير؛ ولأنها لا تعكس فقط حاجاتنا الخاصة.

## معيارية القيم.

ترجع طبيعة القيم المعيارية إلى أنها تتضمن إصدار أحكام أو اتخاذ قرارات لأمر ما، بناءً على دستور من المبادئ أو المعايير الاجتماعية السائدة، في مجتمع ما في فترة معينة.

#### القيم مفاهيم مجردة.

تتضح الطبيعة المجردة للقيم في أنها لا تُقاس مباشرة، بل تُقاس بطريقة غير مباشرة؛ فالقيمة لا تُقاس مباشرة بل يُستدل عليها من مجموع استجابات الفرد إزاء موضوع معين؛ فالتدين كقيمة لا يُقاس مباشرة، بل بسؤال الفرد عن تصرفاته في بعض المواقف.

## القيم تتضمن الاختيار والتفضيل.

تتضمن القيم الاختيار والتفضيل لكل ما هو مرغوب فيه، على أساس عقلى أو اجتماعى أو خُلقى أو دينى؛ وكثيراً ما يتضمن الاختيار والتفضيل توتراً وصراعاً بين ما يرغب فيه الإنسان، وما ينبغى أن يكون عليه الحال في نظر الجماعة.

### القيم تسلسلية أو ترتيبية.

تترتب القيم لدى كل فرد ترتيباً هرمياً، يُعرف بالسلم أو الإطار أو النسق القيمي. وعلى قيمة هذا النسق تكون القيمة الغالبة على سلوك الفرد؛ فالتاجر – على سبيل المثال - تكون قيمه الاقتصادية على قمة هرم قيمه.

### القيم محصلة للخبرات والممارسات الاجتماعية.

تُكتسب القيم أثناء عملية التطبيع أو التنشئة الاجتماعية. فالقيم بوصفها معيارية تتأثر بالمستويات المختلفة، التي يكونها الفرد نتيجة احتكاكه بمواقف اجتماعية، ونتيجة لخضوعه لعملية التعليم والتعلم في البيئة التي يعيش فيها؛ ولهذه الخاصية انعكاسها على إلزامية القيم لسلوك أعضاء مجتمع معين، في زمن معين.

#### القيم ذات طبيعة تقويمية.

تتضمن القيمة عملية تقويم يقوم بها الإنسان، وتنتهى بإصدار حكم على شئ أو موضوع أو موقف ما، أو اتخاذ قرار بشأن تفضيل، أو انتقاء لسلوك معين، إزاء ذلك الشئ أو الموضوع أو الموقف.

## د. مراحل تكوين القيم.

إن القيم تنتمى إلى العوامل المكتسبة، فالسلوك الإنسانى - حيث يولد الفرد غير مزود بأى قيم ولكن يكتسبها باحتكاكه بالمواقف والخبرات المختلفة - فالمصدر الأول للقيم في حياة الإنسان هو الحوافز الفسيولوجية الأولية التي تتكون لديه منذ مولده، ومن ثم فهى تعتبر البنية الأولى في قيم الأطفال التي تبنى عليها بعد ذلك القيم الأخرى الأكثر تعقيداً، والتي يزداد عددها بنمو الطفل وزيادة خبراته وممارساته في الأسرة، الروضة، والمدرسة؛ وتفاعله مع غيره من أفراد مجتمعه، الأمر الذي يجعل القيم التي تكتسب وتتكون بهذا الشكل شديدة الثبات وعميقة الجذور حتى أنها تصبح لا تقل ثباتاً وعمقاً عن هذه القيم الفسيولوجية الأولية؛ والفرد في تكوينه للقيم يمر بمرحلتين، وهما:

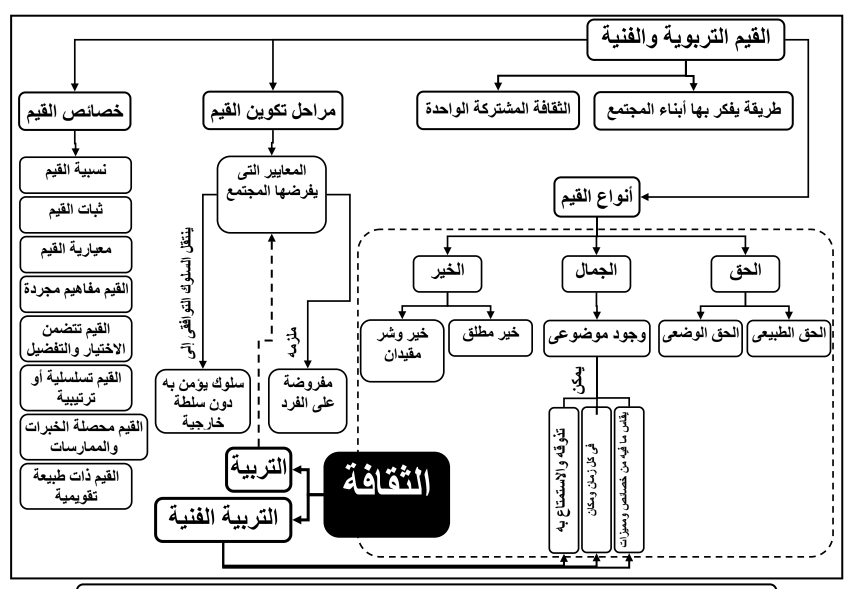
# المرحلة الأولى:

تكون فيها القيم مفروضة على الفرد عن طريق المعايير التي تفرضها الجماعة، أي أنها تكون واجبات مفروضة عليه.

## المرحلة الثانية:

يبدا فيها الفرد بالانتقال من السلوك التوافقي مع الجماعة، إلى اختيار سلوك محدد يؤمن به بدون سلطة خارجية (الخفاجي، ٢٠١٥، ٣٦).

ويوضح الشكل رقم (٢) نسق القيم التربوية والفنية ومراحل تكوينها في إطار مفهوم الثقافة.



شكل رقم (٢) نسق يوضح القيم التربوية والفنية ومراحل تكوينها في إطار مفهوم الثقافة (من عمل الباحث).

المحور الثاني: مداخل لقراءة القيم التربوية بين التحول الثقافي والفضاء الحضارى.

يعد التراث الثقافى جزءاً مهماً من الذاكرة الشعبية والوطنية والإنسانية، أثر فى القيم التربوية والفنية وتأثر بها، فعلى المعنبين فى كل بلد الإهتمام بالتراث وما يحمله من قيم وتوثيقه وحمايته من الضياع والنسيان، لاسيما أنه تراث روحى أو معنوى، يؤدى إهماله أو التهاون فى حفظه إلى جعله كذرات تنثرها ريح الزمن، حتى تختفى، وبذلك يُنسى تدريجياً، وقد يجئ زمن لايذكر عنه شيئاً كأنه لم يكن يوماً، ويفقد بذلك خصوصيته وهويته التراثية لانتفاء صفة استمراريته عنه، نظراً لغياب شرط التناقل جيلاً بعد جيل، ذلك الشرط الذي يجب توفره كى نطلق على شئ أو أمر ما تسمية تراث.

إن القيم التربوية والفنية تلعب دوراً هاماً وجوهرياً في صناعة المستقبل ودعم الخيال؛ إن اغتصاب الخيال من مجتمع ما، هو رهان مؤكد على يأس وضياع وخضوع هذا المجتمع، فالخيال قوة مجئ المستقبل، وحرية الخيال هي الضمان الحقيقي لقدرة مجابهة المجتمع لكل قوى التزمت والقهر، وطاقة حمايته من الوهن؛ والفنون عموماً وعبر مسيرة تطورها — هي مشروع تمرد الإنسان في مواجهة الانحطاط، كما أنها هي التي تمنحه إمكانية صياغة آماله ومخاوفه باعتمادها على الخيال / مملكة التصورات التي تعد الشرف الشعري للإنسان، ولا تتحقق صحة أي مجتمع إلا حين تتوافر مؤسسات منظمة، تتولى تحمل المسؤولية الاجتماعية على اختلاف تنوعات مجالاتها، وقد اعتبرت المجتمعات عبر تاريخها، أن قائمة من قائمة المسئوليات الاجتماعية تربية البدن والعقل كتوجه اجتماعي أساسي لكنها أيضا لم تغفل تربية الخيال (جيمسون، ٢٠٠٠).

إن لاستخدم مفهوم التعدية الثقافية والتغير التدريجي الحادث بشأنه، والمنظمات الدولية والحكومات التي تشجع عليه، وربما تضغط أحياناً لكي تبني منظور التعدية الثقافية، وتقدم العون والمهارات الفنية والخبرة والدعم المالي أيضاً، في حين أن الدول التي تمسكت بالنظم القديمة في التماثل والتجانس والاستبعاد وجدت نفسها خاضعة للرقابة الدولية والنقد والجزاء، باختصار هي عملية تدويل علاقة الأقلية بالدولة؛ فالمنظمات الدولية نادراً ما تستخدم مصطلح التعدية الثقافية في نصوص معاييرها وقواعدها، لكنها تستخدم مصطلحات أخرى مثل: حماية وتعزيز التنوع الثقافي، حماية وتعزيز لغات الأقليات واللغات المحلية، حماية حقوق الأفراد الذين ينتمون إلى أقليات قومية أو عرقية أو دينية أو لغوية، وكذلك واجب الاعتراف ومساندة وتدعيم وتعزيز دور السكان الأصليين، أو تمكين السكان الأصليين ومجتمعاتهم، ... وكل هذه أمثلة لمصطلح تتضمن مفهوم التعددية الثقافية وإن لم تستخدمه المنظمات الدولية بمواثيقها.

كل ما سبق يوضح مقولة شكسبير W. Shakespeare أن "الشيطان، في سعيه لتحقيق مآربه، قد يلجأ لترتيل الكتاب المقدس"؛ ومغزى هذه العبارة أن الشيطان لا يتورع عن أي فعلة لبلوغ مأربه. ولكن العبارة أيضا تنطوى على أن فعلة الشيطان التطهرية هذه - أي ترتيل الكتاب المقدس - لا تضفى على الشيطان صفة القداسة ولا تخلع عن الكتاب المقدس صفة القدسية.

إن الثقافة – التربية كأحد روافدها – والقيم التربوية التى تجعل الأهداف تستحق التحقق، فهى تُعنى باختيار الهدف والإرادة اللازمة لتحقيقه، ومن تلك القيم:

- ١. نقل التراث الثقافي وتوظيفه.
- ٢. التنشئة الاجتماعية لأفراده.
- ٣. إكساب الأفراد طرق ووسائل للتكيف مع المجتمع.
  - ٤. الاستثمار في تعليم الاجيال الجديدة.
- ٥. ترقية أوجه الكمال عند الإنسان (عريفج، ٢٠٠٠، ٢٦: ٢٧).

وقد تضمن تقرير التنمية الإنسانية العربي أهمية القيم التربوية للمجتمع، وهي:

١. تدعيم الانجازات الاجتماعية والتنمية المجتمعية.

٢. جعل الثقافة والقيم روحاً للتنمية.

٣. تعزيز التنمية الإنسانية.

٤. تقوية الضمير الاخلاقي.

٥. تجنيب المجتمع الصراع القيمي (تقرير التنمية الإنسانية العربية، ٢٠٠٢).

ومن هذا المنطلق نتناول فيما يلى مداخل للتعامل مع القيم التربوية والفنية فى إطار التعددية الثقافية وقرائتها والتفاعل معها في ظل التحول الثقافي والفضاء الحضاري.

المدخل الأول: المجانسة الثقافية.

المدخل الثاني: التجاور العالمي.

المدخل الثالث: تعدد أبعاد العولمة.

المدخل الرابع: عمق المنطقة الثقافية.

المدخل الخامس: الهوية وخصوصية الممارسات الثقافية.

المدخل السادس: الوسائلية الثقافية.

المدخل السابع: الثقافة والعولمة.

المدخل الثامن: الكونية والتخصيصية.

المدخل التاسع: العوالم الاستثنائية (محد يحيى، ٢٠١٥، ١٤: ١٦).

وفيما يلى شكل رقم (٣) جدول يوضح مداخل قراءة القيم التربوية في إطار المفاهيم المرتبطة بالتعددية الثقافية في ظل التحول الثقافي والفضاء الحضاري.

# مداخل لقراءة القيم التربوية في إطار المفاهيم المرتبطة بالتعددية الثقافية في ظل التحول الثقافي والفضاء الحضاري.

| المؤشرات                                                                                                                                                                                                                                                                            | أهمية القيم                                                                                                            | أدوار القيم                                                                                                             | القيم  | المداخل                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|---------------------------------------------------------|
| <ul> <li>يشترك في مناقشات هادفة لحث (الزملاء، العاملين، أولياء الأمور، الطلاب، أعضاء المجتمع المدنى) على رؤية المؤسسة وتحويلها إلى واقع.</li> <li>يسعى إلى الاعتراف بالمسئولية الشخصية عن احكامه الخاصة.</li> <li>يتكيف تبعاً للمتطلبات والمسئوليات والأدوار الاجتماعية.</li> </ul> | <ul> <li>تدعيم الأنا</li> <li>جعل الثان</li> <li>تعزيز الم</li> <li>تقوية الم</li> </ul>                               | <ul> <li>نقل التراث</li> <li>التنشئة الإج</li> <li>إكساب الأفر</li> <li>الاستثمار قم</li> <li>ترقية أوجه</li> </ul>     |        | المدخل الأول:<br>المجانسة الثقافية.                     |
| <ul> <li>يطبق مكونات الرؤية العالمية من خلال استخدام المهارات اللازمة للتنفيذ والدعم والتواصل مع جميع الأفراد.</li> <li>يطبق مبدأ العلاقات الإنسانية في معاملاته للآخرين.</li> <li>يبدى الاحترام والتقدير لأفكار وآراء الأخرين.</li> </ul>                                          | تدعيم الانجازات الاجتماعية و<br>جعل الثقافة والقيم روحاً للتنميا<br>تعزيز التتمية الإنساتية.<br>تقوية الضمير الاخلاقي. | نقل التراث الثقافي وتوظيفه.<br>التتشنة الاجتماعية لأفراده.<br>إكساب الأفراد طرق ووسائل<br>الاستثمار في تعليم الاجيال ال | الحق   | المدخل الثانى:<br>التجاور العالمى.                      |
| <ul> <li>ينفذ خطط للتنمية المهنية المستدامة تعكس مدى التزامه للتعلم مدى الحياة.</li> <li>يحدد أسباب مقاومة التغيير الثقافي ومصادر ها.</li> <li>يستخدم أساليب مناسبة لإدارة التغيير في ضوء الأبعاد الثقافية.</li> </ul>                                                              | عية والتتمية.<br>التتمية.                                                                                              | يغه.<br>ده.<br>مانل للتكيف<br>ال الجديدة.<br>لإنسان                                                                     | الخير  | المدخل الثالث:<br>تعدد أبعاد العولمة.                   |
| <ul> <li>يبلور رؤية مستقبلية إيجابية وملهمة للمؤسسة الثقافية باستخدام النظريات والمعارف الأساسية ذات الصلة بمجال المعرفة.</li> <li>ينفذ خطط لتطوير الممارسات المهنية في ضوء الرؤية المستقبلية للثقافة.</li> <li>يستخدم أساليب متعددة لنشر الرؤية الثقافية المستقبلية.</li> </ul>    | ة المجتمعية.                                                                                                           | ، مع المجتمع.                                                                                                           | الجمال | المدخل الرابع:<br>عمق المنطقة الثقافية.                 |
| <ul> <li>يعكس الرؤية والقيم التربوية والفنية في ممارساته اليومية.</li> <li>يمتلك معرفة واسعة وشاملة في مجال مهنته.</li> <li>يتقن مهنته ويسهم في تطوير ها.</li> <li>يعى الأثار الإجتماعية والأخلاقية لأفعاله.</li> </ul>                                                             |                                                                                                                        |                                                                                                                         |        | المدخل الخامس:<br>الهوية وخصوصية<br>الممارسات الثقافية. |

شكل رقم (٣) جدول يوضح مداخل قراءة القيم التربوية في إطار المفاهيم المرتبطة بالتعدية الثقافية في ظل التحول الثقافي والفضاء الحضاري. (من عمل الباحث).

# مداخل لقراءة القيم التربوية في إطار المفاهيم المرتبطة بالتعددية الثقافية في ظل التحول الثقافي والفضاء الحضاري.

| <ul> <li>يستخدم أساليب مناسبة لنشر ثقافة التغيير.</li> <li>يشارك في التخطيط لتفعيل عمليات التغيير المطلوبة.</li> </ul>                                                                                                | المدخل السادس:<br>الوسائلية الثقافية.  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| <ul> <li>يعمل على ترسيخ مبادئ الشفافية والنزاهة والنشاورية.</li> <li>يضع خطط معتمداً على المكانات والطموحات وإدارة الوقت.</li> <li>يضع خطط للعمل تعتمد على التنظيم الفعال وإدارة الموارد البشرية والمالية.</li> </ul> | المدخل السابع:                         |
| <ul> <li>يستخدم التكنولوجيا المعاصرة في إدارة المنظومة / المؤسسة .</li> <li>يوظف الموارد المتاحة بما يحقق أعلى فائدة، والعمل على استحداث موارد جديدة.</li> </ul>                                                      | الثقافة والعولمة.                      |
| <ul> <li>يتحمل المخاطرة والمبادرة وقيادة الآخرين.</li> <li>يتعاون بفاعلية مع أعضاء المؤسسات المجتمعية المتعددة والمتنوعة.</li> <li>يشارك بفاعلية في الأعمال الجماعية ويدعم أعضاء الفريق.</li> </ul>                   | المدخل الثامن:<br>الكونية والتخصيصية.  |
| <ul> <li>يجيد إنشاء أطر لشراكات مع الآخرين.</li> <li>يتعاون مع الآخرين بفاعلية لتحقيق أهداف مشتركة ولحل مشكلات.</li> </ul>                                                                                            |                                        |
| <ul> <li>يطبق مهارات الحوار البناء والتفاوض في التعامل مع الأخرين.</li> <li>يتقن المهارات المطلوبة للعمل التعاوني متعدد التخصصات.</li> <li>يلتزم بالقوانين واللوائح والقرارات المنظمة للعمل.</li> </ul>               | المدخل التاسع:<br>العوالم الاستثنائية. |

شكل رقم (٣) جدول يوضح مداخل قراءة القيم التربوية في إطار المفاهيم المرتبطة بالتعددية الثقافية في ظل التحول الثقافي والفضاء الحضاري. (من عمل الباحث).

#### التوصيات:

- ١. دعم التربية الفنية والثقافة عبر التربية الرسمية في المدارس والجامعات.
- ٢. تشجيع المؤسسات التربوية على تدريس مناهج قراءة وتفسير الفنون وخلق الفرص ليتمكن الشباب والكهول من المشاركة فى مختلف أشكال الفنون على المستوى المحلى والأقليمى والدولي.
- ٣. تطوير التربية الفنية وتشجيعها لكل الأعمار. ويجب أن يتم هذا بالتعاون والمشاركة والتكامل بين العلوم.
- ٤. دعم التربية الفنية غير الرسمية (التثقيف بالفن) وتنميتها وذلك عن طريق تشجيع ممارسة الأنشطة بالمؤسسات الثقافية ودور الشباب والمراكز.
- دعم إنشاء المعاهد ومراكز المعلومات من أجل المساعدة على تطوير المواهب الفنية والإبداعية.
- ٦. تطوير برامج وخطط تلائم مختلف التخصصات الفنية والإبداعية وذلك فيما يخص الإدارة والتنظيم والاتصال والتمويل.
- ٧. العمل على أن تشكّل التربية الفنية والثقافة جزءًا أصيلاً في البرامج التربوية للمدارس والجامعات.
- ٨. تقديم تربية فنية خاصة للأشخاص المبدعين والموهوبين من أجل المساهمة في ظهور الفنانين والحرفيين والإداريين والمدربين في كل مجالات الفن والثقافة.
- ٩. متابعة ودعم الأبحاث والدراسات المستمرة في هذا المجال والتي تهدف إلى تقييم برامج التربية الفنية ومناهجها من أجل ضمان جودتها.

#### المراجع:

### أولاً: المراجع باللغة العربية:

#### أ. الكتب العربية:

- 1. السيد يسين ١٩٨٩: مفهوم الأزمة في الفكر المعاصر، مكتبة المنار، القاهرة، ط١.
- ٢. حسام الدين على مجيد ٢٠١٠: إشكالية التعددية الثقافية في الفكر السياسي المعاصر:
   جدلية الاندماج والتنوع، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط١.
- ٣. سامي سلطي عريفج ٢٠٠٠: مدخل إلى التربية، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، عمان، ط١.
- ٤. صلاح قنصوه ١٩٨٤: نظرية القيم في الفكر المعاصر، دار التنوير للطباعة والنشر، بيروت.
- ٥. رضوان زيادة؛ كيفين جيه أوتول ٢٠١٠: صراع القيم بين الإسلام والغرب، دار الفكر العربي، عمان، الأردن، ط ١.
  - 7. عبد الرحمن بدوى ١٩٧٥: الأخلاق النظرية، وكالة المطبوعات، الكويت، ط ٢.
- ٧. مانع بن محمد بن على المانع ٢٠٠٥: القيم بين الإسلام والغرب دراسة تأصيلية مقارنة،
   دار الفضيلة للنشر والتوزيع، الرياض، ط ١.
- ٨. محمد عماد الدين إسماعيل و آخران ١٩٦٢: قيمنا الاجتماعية وأثرها في تكوين الشخصية، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٦٢.
  - 9. محمود البسيوني ١٩٨٣: أصول التربية الفنية، عالم الكتب، القاهرة.
- ١٠. ليلي حسني إبراهيم ١٩٩٩: مناهج وطرق تدريس التربية الفنية، دار حورس للطباعة، القاهرة.

## ب الكتب المعربة:

- 11. ب. ف. سكينر 19۸۰: تكنولوجيا السلوك الانساني، ترجمة: عبدالقادر يوسف، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب، الكويت، العدد ٣٢.
- 11. دونى كوش ٢٠٠٢: مفهوم الثقافة في العلوم الاجتماعية، ترجمة: قاسم المقداد، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق.
- 17. فريدرك جيمسون ٢٠٠٠: التحول الثقافي، ترجمة: محمد الجندى وآخرون، أكاديمية الفنون، المجلد ١، الطبعة ١.

# ج. الدوريات والمؤتمرات والمقالات:

- 11. سرية صدقي ١٩٩٢: التربية الفنية وثقافة المواطن: نظرة تحليلية، المؤتمر العلمي الرابع لكلية التربية الفنية، جامعة حلوان، القاهرة.
- ١٥. صفوت فرج ١٩٧٧: الفروق بين الذكور والإناث في النسق القيمى، المجلة الاجتماعية، المركز القومي للبحوث الجنائية والاجتماعية، القاهرة.
- 17. صوفى حبيب ١٩٩٢: المدخل الثقافي في إعداد الكوادر الفنية، المؤتمر العلمي الرابع لكلية التربية الفنية الفن وثقافة المواطن، المجلد الثالث، جامعة حلوان، القاهرة.
- 11. عصام عبد العزيز على ١٩٩٨: دور معلم التربية الفنية في تأكيد مفهوم الانتماء الثقافي لدي التلاميذ بمراحل التعليم العام، المؤتمر العلمي السادس لكلية التربية الفنية حاضر ومستقبل التربية الفنية وتحديات القرن الواحد والعشرين، جامعة حلوان، القاهرة.

- 11. قاسم علي عيسى ١٩٩٨: تحديث منهج التربية الفنية بالتأكيد على الاتجاه البصرى وعائده الايجابى على الثقافة الشكلية لدى التلميذ في مرحلة التعالم العام، المؤتمر العلمي السادس لكلية التربية الفنية وتحديات القرن ٢١، جامعة حلوان، القاهرة.
- 19. مجدى العدوى 199٤: التلوث البصرى كأحد مظاهر تلوث البيئة: أسبابه ووسائل علاجه، مؤتمر الفن والبيئة، كلية التربية الفنية، جامعة حلوان، القاهرة.
- ٢٠. محمد يحيى محمد عبده ٢٠١٥: مدخل لقراءة التراث المصرى القديم بمدينة الأقصر كمتحف بين العمق الحضارى والاتساع العالمي، مجلة أمسيا، جمعية أمسيا مصر (التربية من خلال الفن)، العدد الثاني.
- 1971. ناصر الدين سعيدوني ٢٠١٥: واقع التعددية الثقافية في الجزائر بعد الاستقلال (١٩٦٢ ٢٠١٤) إشكالية الحراك الاجتماعي والتفاعل الثقافي بين التعريب والفرنسة، مجلة عالم الفكر، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب، الكويت، المجلد ٤٤، العدد ٢،.

#### د. الرسائل العلمية:

- 77. السيد محمود السعيد عثمان ١٩٨٩: القيم الدينية لدى طلاب جامعة الأزهر وبعض الجامعات الأخرى، رسالة دكتوراه غير منشورة، كلية التربية، جامعة الأزهر، القاهرة.
- ٢٣. عمر عبد الامير سلمان الخفاجي ٢٠١٥: أثر تتابع المنظومة القيمية وعلاقتها بالمهارات العامة للقرن الحادى والعشرون في تطوير منهج التربية الفنية للمرحلة المتوسطة بالعراق، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية التربية الفنية، جامعة حلوان، القاهرة.
- ٢٤. مها زكريا ١٩٩٤: التعبير الفني عن الحياة اليومية من مختارات من الفن المصرى القديم،
   رسالة ماجستير غير منشورة، كلية التربية الفنية ، جامعة حلوان، القاهرة.
- ٢٠. مصطفى محد على حسانين الحروني ١٩٨٨: النسق القيمي لدى طلاب الجامعة، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية التربية، جامعة حلوان، القاهرة.

#### التقارير:

77. المكتب الأقليمي للدول العربية ٢٠٠٢: تقرير التنمية الإنسانية العربية، ايقونات للخدمات المطبعبة، عمان، الأردن، ص ٨.

# ثانياً: المراجع باللغة الأجنبية:

- 27. Atwater, L. E., & Yammarino, E. J. 1993: **Personal attributes as predictors of superiors' and subordinates**, perceptions of military academy leadership, Human Relations, 46: 645–668.
- 28. Eisner, Elliot: P, 219.
- 29. Michael Werner 2000: **Liberalism Pluralism and Multiculturalism in Twenty First Century,** in: Robert B. Tapp, ed., Multiculturalism: Humanist perspectives, Humanism Today; Volume 14 (New York: Prometheus Books), p. 91.
- 30. Taylor and Walzer 1999: Review of Politics, Vol. 61, no. 2, p. 222.
- 31. W. Kymlicka: **Politics in the Vernacular: Nationalism Multiculturalism and Citizenship**, pp. 222: 223.

32. W. Kymlicka 2007: Multicultural Odysseys: Navigating the New International Politics of Diversity, Oxford: Oxford University Press, p. 80.

ثالثاً: المواقع على شبكة المعلومات:

- 33. http://ar.unesco.org/
- 34. www.uunhchr.ch/html/hchr.htm
- 35. http://ochaonline.un.org/
- 36. www.unfpa.org
- 37. www.unrisd.org
- 38. www.undp.org/cso/
- 39. www.unicef.org/french
- 40. www.unifem.org
- 41. www.banquemondiale.org
- 42. http://lnweb18.worldbank.org/ESSD/sdvext.nsf/63ByDocName/GlobalFundForIndigenousPeoples